CONSISTOIRE
DE PARIS

A
\8|
y ILE-DE-FRANCE



Signification

Littéralement Tou Bichvat signifie "15 (du mois) de chévat".

Dans le traité de la Michna Roch Hachana, il est présenté comme le
"Nouvel An des arbres". Cette date renvoie au moment de la montée de la
séve dans |'arbre, cette montée qui va préparer le bourgeonnement de

printemps. En choisissant cette date du 15 chevat, nous suivons |'opinion de
Beth Hillel (Cf. Michna Roch Hachana I, 1).

La création des arbres

Les arbres sont mentionnés de nombreuses fois dans |la Bible. Ainsi, dans le
premier chapitre de la Torah, qui nous relate |'ceuvre de |a création (maassé
béréchit), les arbres sont créés le troisieme jour :

"D. dit : "Que la terre produise des végétaux, des herbes renfermant une
semence ; des arbres fruit, faisant fruit selon leur espéce, qui perpétue sa
semence sur la terre". Et cela s'accomplit. La terre donna naissance aux
végétaux : aux herbes qui développent leur semence selon leur espéce, et
aux arbres portant, selon leur espéce, un fruit qui renferme sa semence. Et
D. considéra que c'était bien. Il y eut soir, il y eut matin, - troisieme jour."
(Béréchit / Génese 1, 11 a 13).

Rachi (1040 — 1105) commente :

"Un fruit qui porte sa semence" : Il s'agit des graines de chaque fruit, a
partir desquelles pousse |'arbre lorsqu’on les met en terre.

Ce commentaire de Rachi est intéressant, il suggére que D. créa a I'origine
des arbres qui portaient tous des semences, c’'est-a-dire la continuité de la
vie. Il n'y avait pas d’arbre stérile. C'est |a une maniére de nous apprendre a
respecter et protéger la vie sous toutes ses formes ; et si déja pour le regne
végétal il en est ainsi a plus forte raison pour la vie humaine !

Moise et les explorateurs

Plus tard lorsque Moise envoie les explorateurs pour visiter la terre d'lsraél,
il les rend sensible a la nature du sol et a |'existence d'arbres : "Dirigez-vous
de ce coté, vers le sud, et gravissez la montagne. Vous observerez |'aspect
de ce pays et le peuple qui |'occupe, s'il est robuste ou faible, peu
nombreux ou considérable ; quant au pays qu'il habite, s'il est bon ou
mauvais ; comment sont les villes ou il demeure, des villes ouvertes ou des
places fortes ; quant au sol, s'il est gras ou maigre, y a-t-il arbre ou non ? Et
emportez quelques-uns des fruits du pays". (Bamidbar Nombres 13, 18 a
20).

A propos de |'arbre mentionné dans la bouche de Moché, Onkélos suit le
sens littéral en traduisant "y a-t-il arbre fruitier", mais Rachi offre une lecture
midrachique : Existe-t-il un homme juste qui puisse protéger les habitants
du pays par son mérite ?

Nous voyons ici le lien entre I'arbre fruitier et I'homme juste, le tsadik. Ce
lien sera notamment développé dans le premier Psaume.



Le premier Psaume

Le premier Psaume de David commence par déclarer le bonheur de celui qui ne
suit pas la voie des méchants, qui ne s'assoit pas au milieu des moqueurs. Il n'y a
pas d'autre bonheur que celui de s'écarter du mal pour accomplir la volonté
d'Hachem ! Mais cet homme heureux ne se contente pas de ne pas faire le mal
(sour méra), il accomplit aussi le bien (vadssé tov), en méditant la Torah jour et nuit,
et en I'accomplissant dans I'amour de D.

Ecoutons ces beaux versets :

"Heureux I'"homme qui ne suit point les conseils des méchants, qui ne se tient pas
dans la voie des pécheurs, et ne prend point place dans la société des railleurs,
mais qui trouve son plaisir dans la Torah de I'Eternel, et médite cette Torah jour et
nuit ! Il sera comme un arbre planté auprés des cours d'eau, qui donne ses fruits en
leur saison, et dont les feuilles ne se flétrissent point : tout ce qu'il fera réussira”.
Le juste ressemble & un arbre fruitier, il posséde des racines solides, il donne des
fruits (ses bonnes actions, ses enfants, ses disciples), il est planté prés de I'eau qui
est le symbole de la Torah vivante. A I'opposé, le méchant est comparé a une balle
de paille, il n‘a ni racine, ni fruit, il vit pour lui-méme, balloté au gré des vents,
comme d'autres suivent les modes.

La féte de Tou Bichvat nous rappelle a nos obligations d’homme et d'enfant
d’lsraél. Si a Roch Hachana, le chofar nous réveille de notre torpeur, a Tou Bichvat
c'est une corbeille de fruits qui rappellera que nous sommes appelés a devenir de
bons arbres fruitiers.

Tou Bichvat et la terre d'lsraél

Tou Bichvat rappelle aussi le lien indéfectible du peuple juif avec la terre d'lsraél,
lieu de notre épanouissement spirituel et terre des promesses divines.

Comme |'annonce le prophéte Amos au chapitre 9 : "Je raménerai les captifs de
mon peuple Israél ; ils restaureront leurs villes détruites et s'y établiront, planteront
des vignes et en boiront le vin, cultiveront des jardins et en mangeront les fruits. Je
les replanterai dans leur sol, et ils ne seront plus déracinés de ce sol que Je leur ai
donné, a dit I'Eternel.”

A cette occasion nous mangeons toutes sortes de fruits. Certains ont |I'habitude de
planter dans le jardin de la synagogue des arbres fruitiers.

Aspect historique

Bien gue Tou Bichvat soit mentionné dans le Talmud, ce jour n’a pris son véritable
caractére festif qu’au XVle siécle avec les kabbalistes de Safed (Ari zal, Rabbi Haim
Vital, etc.). Pour eux chaque fruit est la traduction directe d'une bénédiction divine,
aussi est-il important de bénir le Créateur, lors d'un repas de fruits. Cette tradition
a fait son chemin au sein du peuple d'lsraél.

Comme pour Pessah ou pour le Roch Hachana de tichri, la coutume s’est répandue
d'organiser le 15 chevat un seder ou "ordre" de consommation de fruits,
accompagné de la récitation de versets bibliques, de passages du Talmud et du
Zohar liés a cette circonstance.




Le Seder le plus connu est celui tiré du livre Péri 'Ets Hadar, imprimé pour la
premiere fois a Salonique en 1753 qui fut diffusé dans le monde entier. Il fut réim-
primé a Pise en 1763, 8 Amsterdam en 1859, a lzmir en 1876, a Livourne en 1885
et a Bagdad en 1936, |a ou se trouvaient de grandes communautés juives.

Aspect liturgique

On lira tout d'abord les textes suivants en hébreu, et en francais si I'entourage ne
comprend pas la langue de |a Bible :

- Genése |, 9 a 13 : récit de la création des végétaux

- Lévitique XXVI, 3 a 13 : les bénédictions

- Deutéronome VIII, 1 2 10 : L'éloge des sept fruits de la terre d'lsraél
- Ezéchiel, chapitres XVII, XXXIV, XXXVI, XLVII

- Joél, Il

- Psaumes 72, 147, 148, 65 et 126

Le chef de famille peut faire la bénédiction, et rendre quitte chaque invité qui
répondra amen a la bénédiction, comme pour le kiddouch.

Pour plus de détails concernant les bénédictions se référer aux excellents
ouvrages : "La table des louanges" du Rabbin Isaac Houri ou "Le guide pratique
des bénédictions" du Rabbin Yossef Parienti.

Les offices de Tou Bichvat

Tou Bichvat étant considéré comme un jour de féte d'institution rabbinique, on
ne récitera pas les Tahanoumim (Supplications) lors de |'office de Minha le
dimanche 1er février et de chaharit et minha le lundi 2 février 2026.

Une féte en I'"honneur de la terre d'lsraél

Tou Bichvat nous donne |'occasion de réfléchir a l'ensemble des mitsvot
attachées a la terre d'Israél.

Avec le renouveau de |'Etat d'lsraél, s'est introduite la coutume de planter un
arbre a Tou Bichvat, afin d'apprendre a planter nos racines dans notre terre
ancestrale.




Le Seder

Le seder consiste ici a manger des fruits, surtout les 7 fruits d'Israél, précédés de la bénédiction qui
convient. La bérakha implique que nous reconnaissons |'Eternel comme la source de toute vie. La
bérakha est un acte de reconnaissance qui précéde la jouissance.

Important : vérifier avant de manger chaque fruit gu'il n'est pas véreux.

On commence la dégustation avec un gateau & base de blé ou/et d'orge. C'est
~ en effet le blé qui inaugure |'éloge des fruits de la terre d'Israél. "Une terre qui
produit le blé et I'orge..." (Deutéronome VI, 8).

Le blé, cité 30 fois dans la Bible, est |'aliment de base de ['homme.

Avant la consommation, on récite la bénédiction suivante :

Baroukh ata ado-nai élo-énou mélekh aolam boré miné mézonot

« Loué sois-Tu Eternel, notre D. Roi de | 'univers qui crée toutes sortes d'aliments. »

Ensuftaaﬂ prand une olive. L‘oﬁvier qw wt trés. weux, milienau:e dlt -on, symboilse

presalan, I huile, qui donne la lumiére (de la Ménora du Tample_ et qui sert 4 la

du roi ou du grand prétre (le Messie, le Machia'h est littéralement

et consommé comme olive de table,
gne qu it par le travail et le temps... L'olive est citée 38

fotrs dans la Btbie «... tes fils seront comme des plants d'olivier autour de la table

» (Psaumes CXXVIII, 3).

Avant lamnsommatlon, on récitera la bénédiction :

Baroukh ata ado-nai élo-énou mélekh aolam boré péri agts

« Loué sois-Tu Eternel, notre D. Roide | 'umvemqun crée toutes sortes d'aliments. »

Ensuite, on mange le raisin, si souvent mentionné dans la tradition juive. Le raisin
donne le vin qui occupe une place de choix dans le culte : d'ou |'obligation de
ne consommer que du vin ou du jus de raisin kacher, certifié par le Beth Din de
Paris. Le vin peut a |a fois servir de grandes causes (sanctifier le Chabbat, kidouch
ou un mariage par les 7 bénédictions nuptiales) mais il peut également étre le
tremplin vers la déchéance a travers |'alcoolisme.

Les choses prennent leur sens par rapport a |'orientation induite par I'homme. Tel
est le sens de cet adage talmudique : "quand entre le vin, le secret sort". Le raisin
est mentionné 19 fois la Bible, et le vin 141 fois, comme : "Et le vin réjouit le cceur
. de I'homme". (Psaumes CIV:15).



Selon la Torah (Genése 3, 7), les feuilles de figue ont servi & couvrir la nudité

d'Adam et Eve aprés leur faute. On retrouve des ﬁgues; "aprés que

Nabuchodonosor, roi de Babylone eut exilé de Jérusaiam et amené & Babylone
Yékhonia roi de Juda... et ceci dans deux corbeilles qui étaient placées devant le
sanctuaire de D. L'une contenait des figues meﬂantas etl'autre des figues extré-
‘mement mauvaises..." (pour la suite, cf. Jérémie XXIV).

Mame si pour les botanistes, elle est un “faux fruit", du fait qu'elle n'a ni coquille,
ni pépins, ni noyaux ou autre déchet , la figue devient le fruit par excellence. Elle
apparait 39 fois dans la Bible. « Comme les premiers fruits mrs sur le figuier,

. jlavais considéré vos ancétres... » (Osée IX : 10).

En hébreu, la grenade, évoque |'élévation (Rimon : Ram), mais aussi le
| prélévement (TeRouma). Le prophéte Jérémie nous enseigne que cent grenades

d'airain se trouvaient sur les colonnes du Temple de Jérusalem, alors que la Torah
nous apprend qu'elles se trouvaient tout autour de la bordure de la robe du
grand prétre (36 devant et 36 derriére) comme cela est mentionné dans Exode
XXVIIl, 33. Ces grenades grelots annoncaient le passage du pontife et
permettaient aux gens impurs de s'écarter de lui.

On retrouve |a grenade 32 fois dans la Bible.

"Que nous puissions étre remplis de Mitsvot comme la grenade” souhaite-t-on

le soir de Roch Hachana ; pourquoi pas & Tou Bichvat ?

Il fut, selon un avis rabbinique, le fruit de I'arbre de la Connaissance du bien et
mal. (Selon d'autres, il s'agissait du raisin ou du blé).

Attention, en général, on ne fait pas la bénédiction de chéhéh'éyanou sur le
cédrat car on |'a déja dite a Soukot, en faisant la bénédiction sur le loulav. L'étrog
n'est pas mentionné nominativement dans la Bible, mais uniquement comme péri
etz hadar, "fruit du bel arbre".




La noix évoque la boite cranienne, la coque de la noix ressemble au cerveau
{cerneau). La noix egoz a pour valeur numérique 17 qui est égale au mot tov
(bon).

Composées de quatre parties, les kabbalistes y décelent les quatre lettres du
nom divin ou Tétragramme, (Zohar Il 15 B).

Il n'existe qu'une seule mention de la noix dans la Bible : "Vers le verger des
noyers je suis descendue”. (Cantique des Cantiques VI:11).

Réputée pour sa promptitude, |'amande arrive & maturation (aprés la chute de la
fleur) en 21 jours. Cela n'est pas sans évoquer les trois semaines qui séparent le
17 tamouz du 9 Av (période de deuil).

La branche d'amandier fleurie confirma, aux yeux de tout Israél,
I'élection d'Aaron (Nombres XVII, 33) et inaugura la prophétie de Jérémie
(Jérémie 1,11). Déja dans la Torah, les amandes sont envoyées comme offrande
par Jacob au vice-roi d'Egypte ( qu'il ne sait pas étre son fils Joseph) afin de
"I'amadouer”. (Genése XLIII, 11).

Le caroubier, a I'opposé de |'amandier, est trés long a donner des fruits (70 ans),
il symbolise l'investissement d'efforts des générations précédentes pour les
suivantes. Comme le cédrat, le caroubier est nommément absent de la Bible.

Un jour, alors que Hony marchait sur la route, il vit un homme qui plantait un
caroubier. - Combien d'années faut-il pour qu'un caroubier porte des fruits ?
demanda Hony.

- Soixante-dix ans, répondit le paysan. - Et tu ne te demandes pas si tu vas vivre
70 ans, si tu vas pouvoir manger de ses fruits ?

- Dés ma jeunesse, j'ai trouvé des caroubiers, mes ancétres en ont donc planté
pour moi, de la méme facon j'en plante pour mes descendants...” (Talmud de
Babylone : Taanit 23 a).

A vous de chercher sa symbolique...






‘e Consistoire de Paris
vous souhaite
une tres belle fete
de Tou Bichvat 5786 !

www.consistoire.org



	toub2026_01
	toub2026_02
	toub2026_03
	toub2026_04
	toub2026_05
	toub2026_06
	toub2026_07
	toub2026_08
	toub2026_09

