Le crocodile du 7 octobre : entre compassion et survie
Texte de Yehuda Meitav traduit de I'original

Il existe un vieux conte populaire appelé « Le Crocodile et la Vieille Dame». Une femme vit au bord d’un lac. Un petit
crocodile apparaft. Il est faible, alors elle le nourrit. A mesure qu’il grandit, il a de plus gros besoins. Elle continue de
le nourrir. Il devient plus fort, plus audacieux, moins craintif. Un jour, il la dévore. La morale est simple. La
compassion ne change pas la nature d’un prédateur, elle ne fait que le rendre plus fort.

Je suis né dans une famille « mizrahie » (originaire du Moyen-Orient ou d'Afrique du Nord). Mon pére était tunisien
et ma mere yémeénite. Plus tard dans ma vie, j’ai été placé dans un kibboutz, un monde majoritairement ashkénaze,
dont beaucoup étaient des survivants de la Shoah. Cela m’a donné un point de vue rare en Israél. J’ai grandi entre
deux mondes juifs, le moyen-oriental et I'européen. Deux histoires, deux traumatismes, deux facons de comprendre
le danger, la confiance et la survie.

Mes parents venaient de pays arabes. lls ont vécu parmi des musulmans pendant des générations. lls connaissaient
la langue, la psychologie, les codes, les sourires et ce qui se cache derriere. lls ne haissaient pas les Arabes, mais ne
les idéalisaient pas non plus. lls comprenaient comment I’"honneur, le pouvoir, la religion et la peur fonctionnent
dans ce monde-la.

En revanche, les Juifs européens avaient une histoire différente. lls venaient de « L'Europe des Lumieres », du
socialisme et de I'universalisme. Ils croyaient en la similitude fondamentale des étres humains et pensaient que la
bonne volonté serait toujours réciproque.

Cette vision a influencé la création des kibboutzim, les mouvements pacifistes et le désir de batir des ponts entre
communautés.

Cette divergence culturelle persiste en Israél. Il ne s’agit pas de juger laquelle est supérieure, mais de reconnaitre
des réalités civilisationnelles distinctes.

Les communautés les plus dévastées lors de l'attaque du 7 octobre étaient principalement des kibboutzim
frontaliers, de gauche, humanitaires et engagés pour la paix. Ces personnes facilitaient I'accés aux soins pour les
Gazaouis en les conduisant vers des hopitaux israéliens, collectaient des fonds pour eux, offraient du travail et
développaient des projets communs, convaincues que la bienveillance serait réciproque.

Ce que beaucoup n‘ont pas vu, c’est que pendant qu’ils le nourrissaient, le crocodile grandissait. Ce soutien apporté
sans méfiance a permis au danger de croitre progressivement, sans que la majorité en ait conscience. La menace
s’est développée en silence, alimentée par une confiance qui semblait naturelle et rassurante.

Aprés le 7 octobre, nous avons trouvé les cartes des Kibboutzim, les listes de noms, les plans des maisons, les notes
indiquant ol dorment les enfants, ol est le chien, qui tuer en premier, etc... Ce n’était pas de la rage, c’était du
renseignement patiemment collecté pendant des années. Ces informations provenaient de I'acces, de la confiance
et de la proximité. De I'ouverture méme censée créer la paix. Cette organisation minutieuse a révélé que la menace
n’était pas improvisée, mais mdrie dans 'ombre grace a une relation de confiance.

C’est la « Tagiyya » (dissimulations et tromperies pour arriver a ses fins) en pratique. Sourires, coopération et
dépendance utilisés pour préparer le massacre. Derriere une facade de convivialité et d’entraide, la confiance a été
détournée pour servir un projet destructeur, dissimulant les intentions réelles sous une apparence de bienveillance.

Les Juifs mizrahim (Mizrahi aux pluriel) ont averti de cela pendant des décennies, non par haine mais par mémoire.
lls savaient qu’au Moyen-Orient, c’est le pouvoir qui est respecté, pas la bonne volonté. La faiblesse n’est pas
accueillie avec compassion, elle est exploitée. Leur expérience a servi de mise en garde contre une naiveté
dangereuse, soulignant que la sécurité ne repose pas sur la gentillesse mais sur la force.

Le 7 octobre a forcé méme les Israéliens les plus idéalistes a affronter cette réalité. Beaucoup des mémes personnes
qui croyaient autrefois en une coexistence absolue disent aujourd’hui qu’elles ne font plus confiance a ce qui se



tient de 'autre coté de la cloture. Le crocodile a montré ses dents. Ce jour-la, la confiance s’est effondrée, laissant
place au doute et a la peur face a une menace désormais visible.

Ce qui m’inquiete maintenant, ce n’est pas seulement Israél. C’est la diaspora juive en Occident. New York, Londres,
Sydney, Paris. Beaucoup voient encore le monde a travers des lunettes européennes. lls supposent que tout le
monde joue selon les mémes regles morales. lls supposent que I'islam radical n’est qu’une autre opinion politique.
lls supposent que la tolérance sera rendue par la tolérance. Cette vision, fondée sur I'universalité des valeurs, expose
a des risques similaires a ceux vécus en Israél, par une confiance excessive et une sous-estimation du danger.

Pendant ce temps, le crocodile nage parmi eux. On le voit par I'intimidation dans les rues, les appels ouverts a la
violence, les foules hostiles, le ciblage des quartiers et des institutions juives. On le voit chez des politiciens qui
I'apaisent pour des voix électorales, que ce soit Mamdani a New York ou le maire de Londres. On le voit méme parmi
des Juifs qui croient agir vertueusement tout en aidant a donner du pouvoir a des idées qui les méprisent. La menace
est présente, souvent ignorée ou minimisée, mais elle s’infiltre dans le tissu social.

La vieille dame pensait étre gentille, en vérité, elle nourrissait son propre bourreau. Ce récit illustre la tragédie d’'une
gentillesse détournée, ou I'on croit faire le bien tout en renforcant ce qui causera sa propre perte.

Je ne prétends pas détenir une vérité absolue. Je partage ce qu’un enfant mizrahi élevé parmi des Ashkénazes a
appris en se tenant entre deux mondes. Le 7 octobre n’a pas été seulement une attaque. Ce fut une révélation de
ce qui se produit lorsque lI'on confond un crocodile avec un voisin. L'événement a servi de prise de conscience,
invitant a repenser la nature de la confiance et le discernement nécessaire face au danger.

Cette réflexion invite a la prudence et a la lucidité, afin de ne plus perpétuer une menace par excés de confiance.

Il est peut-étre temps, en Israél comme dans la diaspora, d’arréter de nourrir le crocodile.



