Vaéra : Le cri qui précéde la lumiere
par le Rabbin Mikael Journo

Israél est en Egypte. Un peuple soumis a 'esclavage, privé de liberté, de droits et d’avenir. La Torah décrit une
oppression systématique, organisée par le pouvoir, ou I’homme est réduit a une fonction et la vie a une production.
C’est dans ce contexte précis que Hachem Se révéle a Moché et annonce la délivrance. Pourtant, immédiatement
apres cette promesse, la situation se durcit. C'est alors que la Torah fait entendre une question décisive.

Moché se tourne vers Hachem et lance ce cri « Lama Haré-ota laam hazé » « Pourquoi As-Tu fait du mal a ce peuple
» 5:22. Ce n’est pas la plainte d’'un homme faible. C'est I'interrogation la plus grave qui traverse |’histoire juive.
Pourquoi la promesse commence-t-elle par I'aggravation ? Pourquoi la lumiere semble-t-elle toujours précédée
d’une nuit plus dense ?

Les maitres d’Israél I'ont compris. La délivrance ne surgit jamais dans un monde neutre. Elle apparait lorsque la
réalité devient moralement intenable, lorsque l'injustice atteint un seuil ou I'dme humaine ne peut plus s’y
habituer. Moché ne demande pas pourquoi le mal existe. || demande pourquoi, au moment méme ou le Divin Se
manifeste, la souffrance s’intensifie. C'est comme si la proximité du sens rendait I'absurde plus insupportable
encore. Plus la finalité devient lisible, plus ce qui la contredit devient invivable.

Psychologiquement, c’est une loi de I'dame. Tant que I'homme s’accommode de I'inacceptable, il survit. Des qu’il
entrevoit la dignité, la servitude devient impossible. La liberté commence par une douleur plus aigué. La promesse
réveille la conscience, et la conscience rend la souffrance plus visible. Ce n’est pas D.ieu qui fait le mal. C'est
I’'homme qui, enfin éveillé, ne peut plus le tolérer.

Sociologiquement, chaque peuple qui s’arrache a la fatalité traverse ce moment de tension extréme. Quand la
parole se leve, la violence du pouvoir se déchaine. Winston Churchill I’avait formulé avec justesse « Vous ne ferez
jamais de progrés en découvrant ce qui ne va pas et en blamant les autres ». Autrement dit, tant que I’homme
s’adapte au mal, il le prolonge. Dés qu’il refuse de s’y résigner, I’histoire change de direction.

Nous le voyons a travers notre propre histoire. Notre peuple est revenu sur sa terre apres 2000 ans d’exil, porteur
d’une promesse qui bouscule I'ordre ancien du monde. Plus Israél affirme sa légitimité, plus les forces de
destruction cherchent a I'atteindre. Nous le voyons aussi en Iran, peuple étouffé depuis 40 ans par la dictature des
mollahs. A mesure que la conscience s’éveille, la répression s’endurcit. Ce n’est pas un hasard tragique. C’est la
réaction des systémes de mort lorsque la vie recommence a parler.

La Torah nous enseigne une vérité exigeante. D.ieu ne promet pas une sortie sans heurt. Il promet un sens qui rend
I'injustice impossible a accepter. Moché devient le porte-voix de cette impossibilité morale. Son cri n’est pas un
doute envers le Créateur. C'est la preuve que la parole divine a déja commencé a briser les chaines de I’'habitude.

Aujourd’hui encore, le peuple juif porte ce paradoxe. Plus il affirme sa vocation, plus il est sommé de justifier son
existence. Plus il incarne une conscience dans |'histoire, plus il devient la cible de ceux qui refusent toute
transcendance. Comme I'lran opprimé, comme toute humanité qui se reléve, Israél traverse cette phase ou la
lumiere révele brutalement I'épaisseur des ténébres.

La paracha Vaéra nous apprend que la question de Moché n’est pas un affront. C'est I'acte fondateur de la
rédemption. Lorsque I’homme ne peut plus vivre dans un monde qui nie la dignité humaine, la délivrance est déja
en marche. Le cri précéde la lumiére. La douleur est le signe sacré que I'ame s’est enfin réveillée.



