La grandeur de Moché dans la paracha de Chemot - L’élection d’un homme qui se choisit
par le Rabbin Mikael Journo

La paracha de Chemot commence par une naissance. La Thora ne I’'escamote pas. Elle la décrit avec une sobriété
saisissante. « Un homme de la maison de Lévi se maria avec une fille de la tribu de Lévi. La femme concut et enfanta
un fils » (Exode 2:1 2). Le futur libérateur d’Israél, le propheéte des prophétes, n’est pas présenté comme une figure
mythique, ni comme une incarnation divine, ni comme une humanisation de Hachem sur terre. Il est d’abord un
enfant, né d’'un homme et d’'une femme, inscrit dans une lignée, fragile, exposé, menacé deés ses premiers instants.
La Thora affirme ainsi dés |'origine une vérité décisive. Moché est un homme. Sa grandeur ne tient ni a une nature
divine ni a un statut surnaturel, mais a un chemin.

La paracha de Chemot ne raconte pas la naissance d’un héros providentiel au sens paien du terme, mais la
formation intérieure progressive d’'un homme qui se construit de sa naissance jusqu’a sa mort. Moché Rabbeinou
n’est pas désigné par son rang, son charisme ou son éloquence. Il devient digne de sa mission parce qu’il se choisit
avant d’étre choisi. La Thora I'exprime plus loin par une formulation lourde de sens. L’'enfant grandit puis Moché
grandit (Exode 2:10 11). Nos commentateurs soulignent que cette croissance n’est pas seulement physique. Elle
est morale, intérieure, existentielle. Moché se forge.

La Thora insiste alors sur un fait décisif. Moché grandit dans la maison de Pharaon. Il recoit une éducation d’élite,
bénéficie d’'un confort absolu et se voit ouvrir un avenir politique prometteur. Tout aurait pu |’éloigner
définitivement de ses origines et faire de lui un homme du pouvoir impérial, parfaitement intégré au systéme qu’il
servait.

Pourtant, la Thora rapporte sobrement qu’il sortit vers ses fréres et vit leurs souffrances (Exode 2:11). Rashi précise
gu’il engagea son regard et son coeur pour souffrir avec eux. C’est la que tout bascule. Moché regarde, s'implique,
refuse de justifier I'ordre établi ou de spiritualiser la souffrance. Il choisit la fraternité plutét que la distance.

Ce choix n’est ni impulsif ni aveugle. Voyant un Egyptien frapper un Hébreu, il se tourne de part et d’autre, constate
gu’aucune autre issue n’est possible et intervient (Exode 2:12). Nahmanide explique qu’il agit avec discernement.
Il ne s’agit pas d’une violence gratuite, mais d’un acte de justice. Moché n’a pas le golt du conflit. Il accepte le
risque parce qu’il lui est moralement impossible de tolérer I'injustice.

Par ce geste, il se place définitivement hors du systeme. Il perd son rang, sa protection et son avenir. La Thora
enseigne ici une loi fondamentale du leadership. On ne libére pas un peuple depuis le sommet du pouvoir qui
I'opprime. Il faut accepter de perdre sa place pour mériter de le conduire.

A Midian, le méme schéma se répéte. Moché voit des bergers violenter des jeunes filles et intervient pour les
défendre (Exode 2:16 17). Les commentateurs soulignent que cette répétition n’est pas fortuite. Elle révéle une
nature profonde. Il ne s’agit pas d’un épisode isolé, mais d’'une cohérence morale. Moché est incapable de
composer avec I'injustice, ol qu’elle se manifeste.

C’est alors que Hachem se révele. Non dans un palais, mais dans un buisson ardent qui brdle sans se consumer
(Exode 3:2). Le Sforno explique que Hachem se manifeste au cceur d’une souffrance humble et persistante. Hachem
attend que Moché regarde et s’approche. Moché ne détourne pas le regard.

Lorsque Hachem I'appelle pour libérer le peuple d’Israél de I'esclavage, Moché refuse. Il invoque son défaut de
langage (Exode 4:10). Hachem ne le corrige pas. Il ne le guérit pas. Afin que nul ne puisse dire que le peuple a été
conduit par un orateur charismatique ou par une figure idéalisée. La libération d’Israél ne repose ni sur la rhétorique
ni sur la démagogie, mais sur la fidélité a la parole de Hachem portée par un homme resté homme.

Moché est ainsi I'exact opposé du chef démagogue. Il fuit le pouvoir et les honneurs. Comme I'enseigne le Midrash,
Hachem confie la direction a celui qui n’aspire pas a dominer. Il choisit celui qui accepte de porter le peuple et non

de s’imposer a lui.

C’est pour cela, et pour cela seulement, que Hachem lui confie le peuple juif.



Ainsi, Moché n’est ni un dieu incarné ni un héros mythifié, mais un homme forgé par des choix moraux répétés, de
sa naissance a sa disparition. Il devient digne avant d’étre choisi, frére avant d’étre chef, préférant la fraternité a
I'ascension, la justice a la carriére, la vérité a la sécurité. Dans notre monde contemporain, ou les leaders séduisent
trop souvent par le discours ou par I'image, Moché rappelle que le véritable leadership nait d’un long faconnement
intérieur, du refus de l'injustice et d’'un engagement humble, fidéle et constant.



