Vayéhi, quand la dignité rencontre autorité

par le Rabbin Mikael Journo

« Et Israél, Yaakov, se prosterna sur la téte du lit » Vayé’hi 47 ,31

La Thora décrit ici Yaakov, affaibli mais pleinement lucide, convoquant Yossef, devenu vice roi
d’Egypte, afin d’exiger que son corps soit enterré en terre d’Israél, aupres d’Avraham et d’lts’hak.
Yaakov sait que son destin ne s’achéve pas en Egypte. Il se prosterne alors devant son fils. Le
geste surprend. Le pere s’incline devant Uenfant. La verticalité naturelle semble se renverser.

Rashi précise immédiatement le sens de cet acte. Cette prosternation ne vise pas Yossef en tant
que fils, mais la fonction royale qu’il incarne. Yaakov ne renonce ni a sa paternité ni a sa dignité
spirituelle. Il reconnatt la réalité du pouvoir effectif tel qu’il s’exerce dans le monde.

Le Talmud éclaire ce geste par une formule saisissante. Dans Meguila 16b, Rabbi Binyamin bar
Yefet rapporte au nom de Rabbi Elazar que lorsque le renard est dans son heure, il faut se
prosterner devant lui. Le renard n’est pas le lion. Il ne posséde ni noblesse intrinseque ni
légitimité ontologique. Mais ’heure lui a confié le pouvoir. La sagesse consiste a reconnaitre le
temps sans confondre la grandeur avec U'autorité.

Le Maharal de Prague formule cette distinction avec une précision décisive. Dans Or Hadash sur
Esther 1:1, il écrit que cette royauté n’est pas fondée sur 'essence mais uniquement sur le
temps. Le pouvoir n’est pas une qualité de U'étre. Il est une configuration temporelle du réel
voulue par la Providence. Le Maharal rattache explicitement cette idée au principe talmudique
évoqué.

Dans Netivot Olam, Netiv HaAvodah, perek 7, le Maharal approfondit encore cette lecture. Il
enseigne que la véritable avodah consiste a accepter Uordre divin tel qu’il se manifeste
concrétement dans le monde, méme lorsque l'agent de cet ordre ne correspond pas a lidéal
spirituel. Refuser cette réalité au nom d’une pureté abstraite n’est pas une élévation. C’est une
rupture avec le réel.

Ainsi Yaakov ne se prosterne ni par faiblesse ni par soumission. Il se prosterne par souveraineté
intérieure. Il distingue avec une clarté absolue entre la dignité ontologique et le pouvoir
fonctionnel. Les honneurs appartiennent au lion. Le pouvoir, pour un temps, est entre les mains
du renard. Celui qui sait maintenir cette distinction sans confusion demeure libre.



Cet enseignement éclaire puissamment notre monde contemporain. Les sciences sociales 'ont
formulé avec d’autres mots. Max Weber distingue la domination légale rationnelle de toute
grandeur éthique. Pierre Bourdieu montre que le pouvoir repose sur des capitaux institutionnels
et symboliques indépendamment de la valeur intrinseque des individus. La Thora Uavait dit bien
avant. Le pouvoir appartient a Uheure. La dignité appartient a Uétre.

La tentation moderne est double. Soit le refus arrogant de toute autorité jugée indigne, qui
conduit a limpuissance. Soit la fascination servile pour le pouvoir en place, qui mene a la
corruption intérieure. La Thora propose une troisieme voie. Celle de Yaakov. Reconnaitre le
pouvoir sans lidolatrer. Coopérer avec lui sans s’y soumettre intérieurement. Utiliser ses
structures sans jamais lui céder la vérité.

Yaakov plie le geste afin que l’alliance demeure droite. Il accepte 'Egypte comme instrument
sans jamais 'accepter comme horizon. La grandeur n’est pas de nier le monde tel qu’il est. La
grandeur est de traverser le monde tel qu’il est sans jamais perdre ce que l’'on est.

Le lion peut s’incliner sans cesser d’étre roi. Le renard peut gouverner sans devenir noble. Et
celui qui sait discerner U’heure sans confondre ’essence gouverne le temps sans étre gouverné
par lui.



