
Vayéhi , quand la dignité rencontre l’autorité  
 
par le Rabbin Mikael Journo  
 

« Et Israël, Yaakov, se prosterna sur la tête du lit » Vayé’hi 47 ,31  

 

La Thora décrit ici Yaakov, affaibli mais pleinement lucide, convoquant Yossef, devenu vice roi 
d’Égypte, afin d’exiger que son corps soit enterré en terre d’Israël, auprès d’Avraham et d’Its’hak. 
Yaakov sait que son destin ne s’achève pas en Égypte. Il se prosterne alors devant son fils. Le 
geste surprend. Le père s’incline devant l’enfant. La verticalité naturelle semble se renverser. 

 

Rashi précise immédiatement le sens de cet acte. Cette prosternation ne vise pas Yossef en tant 
que fils, mais la fonction royale qu’il incarne. Yaakov ne renonce ni à sa paternité ni à sa dignité 
spirituelle. Il reconnaît la réalité du pouvoir effectif tel qu’il s’exerce dans le monde. 

 

Le Talmud éclaire ce geste par une formule saisissante. Dans Meguila 16b, Rabbi Binyamin bar 
Yefet rapporte au nom de Rabbi Elazar que lorsque le renard est dans son heure, il faut se 
prosterner devant lui. Le renard n’est pas le lion. Il ne possède ni noblesse intrinsèque ni 
légitimité ontologique. Mais l’heure lui a confié le pouvoir. La sagesse consiste à reconnaître le 
temps sans confondre la grandeur avec l’autorité. 

 

Le Maharal de Prague formule cette distinction avec une précision décisive. Dans Or Hadash sur 
Esther 1:1, il écrit que cette royauté n’est pas fondée sur l’essence mais uniquement sur le 
temps. Le pouvoir n’est pas une qualité de l’être. Il est une configuration temporelle du réel 
voulue par la Providence. Le Maharal rattache explicitement cette idée au principe talmudique 
évoqué. 

 

Dans Netivot Olam, Netiv HaAvodah, perek 7, le Maharal approfondit encore cette lecture. Il 
enseigne que la véritable avodah consiste à accepter l’ordre divin tel qu’il se manifeste 
concrètement dans le monde, même lorsque l’agent de cet ordre ne correspond pas à l’idéal 
spirituel. Refuser cette réalité au nom d’une pureté abstraite n’est pas une élévation. C’est une 
rupture avec le réel. 

 

Ainsi Yaakov ne se prosterne ni par faiblesse ni par soumission. Il se prosterne par souveraineté 
intérieure. Il distingue avec une clarté absolue entre la dignité ontologique et le pouvoir 
fonctionnel. Les honneurs appartiennent au lion. Le pouvoir, pour un temps, est entre les mains 
du renard. Celui qui sait maintenir cette distinction sans confusion demeure libre. 

 



Cet enseignement éclaire puissamment notre monde contemporain. Les sciences sociales l’ont 
formulé avec d’autres mots. Max Weber distingue la domination légale rationnelle de toute 
grandeur éthique. Pierre Bourdieu montre que le pouvoir repose sur des capitaux institutionnels 
et symboliques indépendamment de la valeur intrinsèque des individus. La Thora l’avait dit bien 
avant. Le pouvoir appartient à l’heure. La dignité appartient à l’être. 

 

La tentation moderne est double. Soit le refus arrogant de toute autorité jugée indigne, qui 
conduit à l’impuissance. Soit la fascination servile pour le pouvoir en place, qui mène à la 
corruption intérieure. La Thora propose une troisième voie. Celle de Yaakov. Reconnaître le 
pouvoir sans l’idolâtrer. Coopérer avec lui sans s’y soumettre intérieurement. Utiliser ses 
structures sans jamais lui céder la vérité. 

 

Yaakov plie le geste afin que l’alliance demeure droite. Il accepte l’Égypte comme instrument 
sans jamais l’accepter comme horizon. La grandeur n’est pas de nier le monde tel qu’il est. La 
grandeur est de traverser le monde tel qu’il est sans jamais perdre ce que l’on est. 

 

Le lion peut s’incliner sans cesser d’être roi. Le renard peut gouverner sans devenir noble. Et 
celui qui sait discerner l’heure sans confondre l’essence gouverne le temps sans être gouverné 
par lui. 


