Lois Divines, Lois Humaines : Une Alliance Intemporelle
Par le Rabbin Mikael Journo

Il est d’'usage d’évoquer les « Tables de la Loi », bien que la Torah elle-méme n’emploie jamais cette expression.
Elle lui préfere les termes « Loukhot Haédout » (NITvn NINI7) et « Lukhot Haberit » (Nn™an niniY) : les Tables du
Témoignage et les Tables de I’Alliance. Loin d’étre une simple précision sémantique, ces appellations dévoilent une
réalité spirituelle fondatrice. La Loi n’est pas un décret arbitraire imposé d’en haut, mais le témoignage vivant d’une
rencontre entre le fini et I'Infini, I’acte inaugural d’une alliance appelée a orienter |'histoire morale de I’humanité.

Le judaisme est souvent percu comme une tradition de I'acte, structurée par une multitude de prescriptions.
Pourtant, sa singularité ne réside pas dans la seule exécution des Mitsvot, mais dans la centralité de leur étude.
Dans la pensée juive, comprendre précede I'agir. La fidélité ne nait pas de la contrainte, mais de I'intelligence du
sens. Par I'étude, la Torah cesse d’étre extérieure a I'homme : elle s’intériorise, devenant moins un joug qu’une
boussole, moins une obligation qu’une orientation de I'étre.

L'architecture des Tables est, a cet égard, profondément révélatrice. Les premiéres paroles gravent la relation entre
I’'homme et D.ieu ; les secondes fondent I'ordre des relations humaines. Cette disposition n’est pas fortuite. Elle
enseigne que la responsabilité envers autrui procede de la conscience du Divin. Dans la vision biblique, la justice
sociale n’est ni un progres tardif ni une concession de la civilisation ; elle appartient au moment méme de la
Révélation. Autrement dit, la rencontre avec Hachem conduit nécessairement a la dignité accordée a I’'homme.

Le Rav Samson Raphael Hirsch, s’appuyant sur la tradition talmudique (Baba Batra 14 a), enseigne que les Tables
étaient cubiques, figure géométrique de I'équilibre et de la plénitude. Rien ne peut y étre retranché sans que
I’ensemble ne vacille. Les commandements ne forment pas une juxtaposition de devoirs, mais une totalité
organique ou I'éthique et le spirituel se soutiennent mutuellement. Atteindre 'homme avec dignité, c’est déja
honorer la présence divine dans I’histoire.

Si la représentation populaire a parfois arrondi les contours des Tables, c’est peut-étre pour rendre I'exigence plus
accessible au coeur humain. L'image rappelle le symbole du coeur lui-méme : éloigné de sa réalité biologique, mais
fidele a ce qu’il cherche a exprimer. Car la Thora ne réclame pas seulement I'obéissance ; elle appelle 'amour.
Rachmana Liba Ba’ei ('va X2'7 XannN) : « Le Miséricordieux désire le coeur ». L’accomplissement véritable ne nait
pas de la seule conformité au commandement, mais de I'élan intérieur qui I'anime.

La Paracha de Michpatim s’ouvre par ces mots : « Et voici les lois... ». La lettre « Vav » (1), dont la forme évoque un
crochet, agit comme une jonction indéfectible. Elle enseigne que les lois sociales, qu’il s’agisse du droit du travail,
de I'éthique commerciale ou du respect du vulnérable, procédent du Sinai avec la méme autorité que les Dix
Commandements. Il n’existe aucune hiérarchie entre la sainteté du Ciel et la dignité de la terre. La spiritualité
authentique ne se mesure pas a l'intensité de I'extase, mais a la probité de I’homme envers son prochain, jusque
dans les détails les plus infimes du quotidien.

Pourquoi une telle Révélation était-elle nécessaire ? Parce que ce que 'homme institue demeure exposé aux
fluctuations du temps, aux idéologies changeantes et aux dérives de I'histoire. Ce que D.ieu révele échappe a l'usure
des siecles et continue d’éclairer la conscience humaine. La Thora ne suit pas les modes : elle forme des consciences
capables, a leur tour, de donner forme au monde.

Ainsi, 1a ou les sociétés élaborent des lois pour organiser la coexistence, la Torah les révele pour sanctifier
I’existence. La justice cesse alors d’étre une simple nécessité sociale pour devenir la présence lumineuse du Divin
dans la vie des hommes. Au Sinai, la Thora n’a pas seulement été donnée pour ordonner le monde ; elle a été
révélée pour rappeler a ’'homme la hauteur a laquelle il est appelé a vivre.



