Bechala’h : La traversée fondatrice
Par le Rabbin Mikaél Journo

La paracha Bechala’h ne se limite pas a raconter un miracle spectaculaire. Elle décrit une véritable métamorphose
ontologique.

La sortie d’Egypte n’est pas achevée par la libération physique. Elle ne commence réellement qu’au moment ou
tous les reperes disparaissent. Israél a brisé ses chaines, mais il n’a pas encore embrassé sa liberté.

La Torah ne parle pas de « mer Rouge », mais de Yam Souf, la mer des Joncs. Ce nom est essentiel. Souf renvoie a
la limite, a la fin, a 'aboutissement.

Il ne s’agit pas seulement d’un obstacle naturel, mais d’un seuil métaphysique.

Le peuple se retrouve acculé a 'extréme. Derriére lui, le traumatisme de I'Egypte. Devant, I'abime de I'inconnu.
Autour, I'aridité du désert. Il n’existe plus d’échappatoire.

Rashi souligne le paradoxe saisissant dans (Bechalah 14,15). Le peuple crie. Moché prie. Hachem répond par une
injonction inattendue. « Parle aux enfants d’Israél et qu’ils marchent. » Hachem n’ouvre pas la mer pour leur
permettre de passer. Il leur ordonne de passer pour que la mer s’ouvre.

La Emouna selon la Torah n’est pas une attente passive du miracle. Elle est une audace qui le devance. C'est une
marche dans l'incertitude la plus radicale.

Le Midrash va plus loin. Les eaux ne se fendirent qu’au moment ol Nahshon ben Aminadav s’y engagea. |l ne s’agit
pas d’un héroisme isolé, mais d’une loi spirituelle. La liberté authentique nait lorsque I'on accepte de traverser le
risque au lieu de le contourner. La délivrance ne supprime pas l'incertitude. Elle la traverse.

L’Egypte incarnait le monde du plein. Un univers fermé, prévisible, ol méme la souffrance était organisée. Sortir
d’Egypte signifie entrer dans un monde ouvert, sans carte ni garantie. C'est échanger la sécurité aliénante des
chafnes contre I'instabilité exigeante de la liberté.

Bechala’h met a nu notre résistance intérieure. Nous préférons souvent une servitude familiére a une liberté qui
Nnous expose.

C’est dans cette perspective que le Chant de la Mer, la Chirat Hayam, prend tout son sens. Il ne célebre pas une
victoire militaire. Il marque une reconstruction intérieure. Le peuple chante parce qu’il a intégré une vérité
fondamentale. La liberté n’est pas I'absence de contraintes. Elle est la capacité de continuer a avancer lorsque le
sol se dérobe.

Le Zohar ajoute une dimension essentielle. Au coeur de la traversée, la Shekhina accompagne Israél pas a pas. Elle
n’annule pas le danger. Elle n’efface pas I'angoisse. Elle soutient le mouvement. La Présence divine ne supprime
pas la peur, mais empéche I’homme de sy dissoudre.

Cette lecon, vieille de millénaires, résonne aujourd’hui avec une acuité saisissante. Dans notre monde obsédé par
la prévision, la maitrise et le controle, nous cherchons a sécuriser chaque décision, a baliser chaque trajectoire, a
éliminer toute zone d’incertitude. Or la Thora enseigne que les passages décisifs de |’existence ne se franchissent
jamais avec des garanties. lls se franchissent avec du courage.

Traverser le Yam Souf, c’est apprendre a habiter cet entre-deux inconfortable. Ne plus étre ce que I'on était. Ne
pas encore étre ce que I'on doit devenir. La question n’est pas de savoir si le miracle se produira. La question est
de savoir si nous aurons la force d’avancer avant de le voir.

La Torah ne promet pas un monde sans tempétes. Elle offre une grammaire de la marche. Elle n’apprend pas a
éviter I'abime. Elle apprend a le transformer en chemin. C'est |a I'essence de la dignité humaine. Marcher sans sol
ferme, mais avec un sens inébranlable.

Chaque génération rencontre sa mer. Chaque homme affronte ses eaux. La liberté n’est jamais acquise. Elle est une
traversée quotidienne. Et c’est précisément pour cela qu’elle est grande.



