Judaisme et tatouage : L’écriture interdite
Par le rabbin Michael Azoulay

38me partie

IV. LUinterdit biblique du tatouage

Le droit hébraique considérant la préservation de sa santé comme un impératif religieux et prohibant la mise en
danger de sa personne, les pratiques du tatouage présentant, en |'absence de réglementation, des risques
sanitaires (surtout infectieux) non négligeables, soulevent d’emblée des réserves. Qu’il s’agisse des précautions
d’hygiene a prendre par le tatoueur avant, pendant et apres l'intervention, ou de la phase de cicatrisation requérant
toute I'attention du tatoué. Toutefois, quelques pays européens, dont la France depuis 2008, disposent d’une
réglementation en la matiere, et, lorsque ce n’est pas le cas, certains tatoueurs sont affiliés a des associations
professionnelles.

La seconde réserve tient a la technique du tatouage qui, en raison de ce qu’elle fait subir au corps, peut étre assimilé
a une blessure (et a une souffrance) infligée a soi-méme ou causée par une tierce personne (le tatoueur), illicite au
regard de la Halakha. Celle-ci présuppose une transcendance de ’homme par rapport a lui-méme, estimant en
effet que I'étre humain n’est pas « propriétaire » de son corps et ne peut donc en disposer comme bon lui semble.
Le consentement du tatoué est en |’espéce inopérant, seule une finalité thérapeutique pouvant justifier de telles
atteintes.

1. Le texte de loi et ses justifications :

« Ne tailladez! point votre chair a cause d’'un mort, et ne vous imprimez point de tatouage : je suis I'Eternel »
(Lévitique 19, 28).

Le contexte de cette loi incite a la mettre en relation avec les coutumes paiennes. Ce que souligne Rachi,
commentant ce verset : « Tel était I'usage des Emorites (peuplade cananéenne) de taillader leur chair lorsqu’ils
avaient un mort ». Il me semble opportun de citer ici Elie Munk? : « Rachi situe ainsi notre loi dans le contexte
général du chapitre qui nous met en garde contre I'imitation de toutes les formes des coutumes paiennes.

Les religions polythéistes qui niaient I'immortalité de I’dme exaltaient les manifestations violentes de la douleur qui
pouvaient aller jusqu’au quasi-suicide en I’honneur d’'un mort. Le tatouage, pense-t-on, faisait également partie
des cérémonies paiennes de deuil. A 'opposé, certaines populations musulmanes condamnaient tout signe de
deuil, car elles considéraient la mort comme un simple passage a une autre forme d’existence. La doctrine juive
enseigne, certes, I'immortalité de I'dame, mais, se tenant a I'écart des positions extrémes, elle limite les
manifestations de deuil d’une facon précise. On peut alors admettre que I'apodose « je suis I'Eternel » (en hébreu
dans La voix de la Torah) (qui incite R. Simon a conclure que le tatouage n’est défendu qu’en contenant le nom
d’une idole. Makk. 21 a) viendrait signifier que la mort est un décret du Dieu d’amour. Aussi ne doit-elle pas
provoquer des manifestations de douleur outrancieres. »

Lazare Wogue observe que « La fréquence des démonstrations de ce genre, attestée par Hérodote et Varron chez
les anciens, d’Arvieux et autres chez les modernes ; le penchant des Hébreux a s’y livrer, attesté par plusieurs
passages de Jérémie, ne motivent que trop I'opportunité de cette défense. »3

Concernant I'expression ketovet ga’aqa’, Wogue traduit littéralement « Ecriture ou dessin d’accuponcture, de
piqdre, c.- a-d. imprimés sur la peau aprés qu’on I'a piquée ou labourée avec une aiguille. Qa’aqa’ (« cautériser »,
« stigmate ») ... ketovet » désignant « sa fixation par la substance colorante qu’on y verse, ou cette substance elle-
méme... Peut-étre plus simplement : « Une écriture a I'aide d’un cautére » par exemple avec une pointe rougie au
feu. »

Dans le Michneh Torah de Maimonide, il est indiqué que celui ou celle qui se serait fait tatouer le Nom de Dieu se
trouverait dans I'impossibilité de se laver cette partie du corps car il enfreindrait I'interdiction de I'effacer. Ce qui
fait songer aux marins européens qui se faisaient tatouer un crucifix couvrant I'ensemble du dos, afin de se
prémunir de la flagellation. Défigurer une image pieuse était en effet un crime.

! Le terme hébraique séreét signifie « incision ».
2 La voix de la Torah p. 184 Lévitique 19, 28
3 Lazare Wogue édition 1860-1869 note 3



